
La Méguila d'Esther

Numéro d'inventaire : 15827
Titre : La Méguila d'Esther
Dénomination contrôlée : Judaica megilah
Désignation de l'objet : La Méguila d'Esther, illustrée par Gérard Garouste, numérotée, VII/X. Dix
exemplaires lithographiés et numérotés ont été réalisés, rehaussés à la feuille d’or et de couleur
par l’artiste pour les collectionneurs.
Dimensions : 42,0 cm x 410,0 cm
Mode d'acquisition : don
Source de l'acquisition :
Personnes/Organisations liées : Garouste, Gérard
Datation (période) : XXIe siècle
Date de production : 2001
Provenance géographique : France, Paris
Provenance géographique : Paris
Informations historiques : Cette œuvre est une megillat Esther, le Livre d’Esther, un texte
fondamental de la Bible hébraïque, lu chaque année lors de la fête de Pourim. Le Livre d’Esther
raconte l’histoire des Juifs exilés à Suse, dans l’Empire perse, au Ve siècle avant notre ère. Un
ministre du roi, Haman, prépare un complot visant à exterminer les Juifs. Grâce à l’intelligence
politique de Mardochée et surtout au courage d’Esther - devenue reine tout en cachant son identité
juive - le complot est déjoué. Le récit se conclut par un renversement spectaculaire : les persécutés
sont sauvés, et le persécuteur est puni. Ce texte est au cœur de la fête de Pourim, célébrée dans
la joie, le bruit et le déguisement. On y retrouve l’idée de renversement des rôles et des
hiérarchies, proche de l’esprit du carnaval. Esther elle-même incarne cette idée : son nom vient du
verbe hébreu lehastir, « cacher ». Elle reste invisible jusqu’au moment décisif où elle se révèle,
créant un véritable coup de théâtre. Le Livre d’Esther est aussi un texte très singulier : D.ieu n’y est
jamais nommé. Cette absence a suscité de nombreuses interprétations philosophiques,
notamment chez Lucien Goldmann, qui parle d’un « D.ieu caché ». C’est donc un texte à la fois
festif, historique et profondément réflexif. Sur le plan matériel, une megillah est un rouleau de
parchemin cousu, enroulé autour d’un axe. Traditionnellement, le texte est copié à la main par un
scribe spécialisé, le sofer, selon des règles extrêmement strictes. Aujourd’hui, les megillot sont le
plus souvent imprimées ; une megillah entièrement réalisée à la main est devenue très rare.
Gérard Garouste s’inscrit avec cette œuvre dans une série de créations profondément nourries par
la culture et les textes juifs. Il s’inspire aussi bien de la Bible que de la tradition rabbinique, ou
encore de récits littéraires modernes comme Kafka. Il a notamment illustré une Haggadah de
Pessah en 2001 avec le philosophe et rabbin Marc-Alain Ouaknin. Celle-ci a été commandée pour
une synagogue parisienne, Adath Shalom, que l’artiste fréquente. Le texte a d’abord été
calligraphié par un scribe, puis Garouste a enluminé tout le rouleau : marges, interstices,
gouttières, avec des scènes du Livre d’Esther, des motifs décoratifs, des aplats de couleur. Il
travaille à la gouache sur parchemin, un support qui ne permet aucune correction, ce qui exige une

Page 1

/Detail/entities/291
/Detail/places/2631


très grande maîtrise. Il a même réalisé lui-même l’axe en métal sur lequel le rouleau s’enroule.
L’œuvre présentée ici est le numéro VII d’une série de dix tirages reproduisant l’original. Chaque
exemplaire a été largement retravaillé à la main par Garouste : ajouts de gouache, de feuille d’or,
modifications de couleurs. Chaque rouleau est donc une œuvre unique. Le coffret a été conçu par
son épouse, Elisabeth Garouste. Cette megillah fait partie des très rares judaica contemporains
réalisés par un artiste majeur, échappant à la production standardisée d’objets religieux. Enfin,
cette œuvre prend une dimension particulièrement forte quand on connaît le parcours de Gérard
Garouste. Né en 1946, fils d’un père antisémite et collaborateur, il se rapproche progressivement
du judaïsme par son épouse, avant de se convertir dans les années 2010. Depuis les années
1990, il étudie intensément la Bible hébraïque et le Talmud, nourrissant une réflexion artistique,
philosophique et personnelle. Cette megillah peut ainsi être lue comme une œuvre de
transmission, mais aussi comme un geste intime de réparation et de réappropriation.

Page 2


