-, f,.s
K
e

DO
STRE

53
b

La Méguila d'Esther

F.. k-
E._,.-_E" . .

Numéro d'inventaire : 15827

Titre : La Méguila d'Esther

Dénomination contrdlée : Judaica megilah

Désignation de I'objet : La Méguila d'Esther, illustrée par Gérard Garouste, numérotée, VII/X. Dix
exemplaires lithographiés et numérotés ont été réalisés, rehausses a la feuille d’or et de couleur
par l'artiste pour les collectionneurs.

Dimensions : 42,0 cm x 410,0 cm

Mode d'acquisition : don

Source de lI'acquisition :

Personnes/Organisations liées : Garouste, Gérard

Datation (période) : XXle siecle

Date de production : 2001

Provenance géographique : France, Paris

Provenance géographique : Paris

Informations historiques : Cette ceuvre est une megillat Esther, le Livre d’Esther, un texte
fondamental de la Bible hébraique, lu chaque année lors de la féte de Pourim. Le Livre d’Esther
raconte I'histoire des Juifs exilés a Suse, dans 'Empire perse, au Ve siecle avant notre ere. Un
ministre du roi, Haman, prépare un complot visant a exterminer les Juifs. Grace a l'intelligence
politique de Mardochée et surtout au courage d’Esther - devenue reine tout en cachant son identité
juive - le complot est déjoué. Le récit se conclut par un renversement spectaculaire : les persécutés
sont sauvés, et le persécuteur est puni. Ce texte est au cceur de la féte de Pourim, célébrée dans
la joie, le bruit et le déguisement. On y retrouve I'idée de renversement des réles et des
hiérarchies, proche de I'esprit du carnaval. Esther elle-méme incarne cette idée : son nom vient du
verbe hébreu lehastir, « cacher ». Elle reste invisible jusqu’au moment décisif ou elle se révéle,
créant un véritable coup de théatre. Le Livre d’Esther est aussi un texte trés singulier : D.ieu n'y est
jamais nommé. Cette absence a suscité de nombreuses interprétations philosophiques,
notamment chez Lucien Goldmann, qui parle d'un « D.ieu caché ». C’est donc un texte a la fois
festif, historique et profondément réflexif. Sur le plan matériel, une megillah est un rouleau de
parchemin cousu, enroulé autour d’'un axe. Traditionnellement, le texte est copié a la main par un
scribe spécialisé, le sofer, selon des regles extrémement strictes. Aujourd’hui, les megillot sont le
plus souvent imprimées ; une megillah entierement réalisée a la main est devenue trés rare.
Gérard Garouste s’inscrit avec cette ceuvre dans une série de créations profondément nourries par
la culture et les textes juifs. Il s’inspire aussi bien de la Bible que de la tradition rabbinique, ou
encore de récits littéraires modernes comme Kafka. Il a notamment illustré une Haggadah de
Pessah en 2001 avec le philosophe et rabbin Marc-Alain Ouaknin. Celle-ci a été commandée pour
une synagogue parisienne, Adath Shalom, que l'artiste fréquente. Le texte a d’abord été
calligraphié par un scribe, puis Garouste a enluminé tout le rouleau : marges, interstices,
gouttieres, avec des scénes du Livre d’Esther, des motifs décoratifs, des aplats de couleur. Il
travaille a la gouache sur parchemin, un support qui ne permet aucune correction, ce qui exige une

Page 1


/Detail/entities/291
/Detail/places/2631

-, fns
K
e

Ryl
)
STRE

N

trés grande maitrise. Il a méme réalisé lui-méme I'axe en métal sur lequel le rouleau s’enroule.
L’'ceuvre présentée ici est le numéro VIl d’'une série de dix tirages reproduisant I'original. Chaque
exemplaire a été largement retravaillé a la main par Garouste : ajouts de gouache, de feuille d’or,
modifications de couleurs. Chaque rouleau est donc une ceuvre unique. Le coffret a été congu par
son épouse, Elisabeth Garouste. Cette megillah fait partie des trés rares judaica contemporains
réalisés par un artiste majeur, échappant a la production standardisée d’objets religieux. Enfin,
cette ceuvre prend une dimension particulierement forte quand on connait le parcours de Gérard
Garouste. Né en 1946, fils d’'un pére antisémite et collaborateur, il se rapproche progressivement
du judaisme par son épouse, avant de se convertir dans les années 2010. Depuis les années
1990, il étudie intensément la Bible hébraique et le Talmud, nourrissant une réflexion artistique,
philosophique et personnelle. Cette megillah peut ainsi étre lue comme une ceuvre de
transmission, mais aussi comme un geste intime de réparation et de réappropriation.

Page 2



